


RICORDO DI CARLO DIANO

16 febbraio 1902 14 dicembre 1974

E con un senso di profonda commozione e trepidazione che mi dispongo a
ricordare, in quest’aula resa illustre da tante memorie, Carlo Diano a poco pit di
un anno dalla scomparsa: la commozione che si prova nel parlare, di una persona
che fu presente e viva fra di noi, si pud dire, fino ad ieri, come di cosa che
appartenga oramai, irreversibilmente, al passato. La trepidazione che non puod
non coglierci, nella consapevolezza della solennita e del significato di questo rito
celebrativo, in cui siamo chiamati a consegnare la memoria di Carlo Diano alla
storia del nostro illustre Ateneo, che egli onord del suo magistero per piti di un
ventennio, a quella della non meno illustre Accademia Patavina di Scienze.
Lettere ed Arti, di cui egli fu per pit anni vice-presidente, al fianco di un altro
grande scomparso che sentiamo qui presente con noi, Guido Ferro. In questo
contesto, 'opera di Diano e la sua figura umana ci appaiono sullo sfondo della
tradizione insigne dei maestri che lo precedettero sulla cattedra di letteratura
greca, da Francesco Robortello udinese a Manara Valgimigli ravennate: sono
nomi di grandi, che impressero durevole traccia nella storia degli studi classici, e
accanto ai quali il nome di Carlo Diano ci appare come il suggello pit1 nobile e pit
degno di questa perenne tradizione.

Ma al tempo stesso, anche se nell’occasione di un rituale celebrativo com’®
Questo, ed anzi proprio nello spirito di una celebrazione che non voglia esaurirsi
negli atti di un esteriore ossequio, io avverto qui I’esigenza di avviare, nel discorso
$u Carlo Diano, un’analisi storica della sua opera di pensatore e di filologo, nel
Proposito indifferibile di giungere ad una collocazione adeguata della sua figura,
ad una valutazione appropriata degli apporti e delle incidenze della sua ricerca
Zel piti ampio contesto culturale; perché Diano, e per la sua eccezionale dispo-
nibilita di aperture verso i pit disparati campi del sapere, € per la rilevanza che la
312 opera acquisisce anche, e in primo luogo, al di fuori del ristretto ambito
*professionale», ¢ una figura che appartiene alla storia della cultura europea, €
®me tale esige di essere valutata. E per questo motivo che il mio dire non si
Mardery nell’elencazione delle sue opere, o nella esposizione parafrastica del
“ntenuto di esse, ma si configurera piuttosto come il tentativo di avviare un

k—

Commemorazione tenuta I'8 aprile 1976 nell’Aula E del Palazzo universitario centrale,
_I B rof. Oddone Lon go, straordinario di Letteratura greca, in collaborazione con I’Accade-
Patavina di Scienze, Lettere e Arti.

965



discorso critico, un’attenta considerazione delle componenti fondamentali del suo
pensiero, una ricerca di quello che egli assorbi dall’ambiente culturale in cui
opero e di quanto ad esso restitui come elaborazione e creazione originale, nel
perenne processo di scambio e di compensazione fra individuo e societa che fonda
la dinamica stessa dell’operare scientifico. ,

I1 compito di chi si proponga un’indagine siffatta & ben altro che lieve, data la
molteplicitd e diversita degli stimoli culturali a cui egli fu sensibile, data I’estrema
ricchezza e complessita della sintesi di pensiero da lui attuata. In questo compito,
il discepolo pud sembrare avvantaggiato in quanto disponga, accanto all’opera
scritta, della testimonianza, non meno rilevante, della comunicazione orale, o
ancora di quella altrettanto significativa della frequentazione umana. Sussiste
tuttavia, sotto un altro rispetto, il pericolo di trovarsi ad impiegare un’ottica che
potrebbe risultare alterata per effetto dell’eccessiva vicinanza, spaziale e tempo-
rale, dell’oggetto dell’osservazione. Al discepolo si richiede pertanto uno sforzo,
spesso faticoso e doloroso, per distaccare in qualche modo da sé, dai modi e dai
legami della propria partecipazione anche sentimentale, la figura del proprio
maestro. E uno stacco necessario e inevitabile, a meno di adattarsi ad una prassi
meramente ripetitiva, di ripiegare su una parafrasi che poco o nulla aggiunge-
rebbe al testo, un testo che richiede invece, per la sua densita e pregnanza, la pia
sagace ed attenta esplorazione.

Uno dei colleghi pit prestigiosi nel campo degli studi classici, e anche uno dei
pill intimi conoscitori dell’'uomo e della sua opera, Ettore Paratore, ebbe occa-
sione una volta di scrivere di lui sulla «Fiera Letteraria», e di intitolare questo
scritto 1] caso Diano. Credo che indicazione pit felice — a parte ogni richiamo ad
un precedente illustre — non si sarebbe potuta escogitare per dichiarare, con una
dizione sintetica, il carattere assolutamente singolare ed abnorme che I'opera di
Diano (il Paratore trattava de Il concetto della storia nella filosofia dei Greci)
mostrava di possedere nel quadro della produzione e delle metodologie dei suoi
condisciplinari, filologi classici o studiosi del pensiero greco. Questa atipicita era il
carattere pit appariscente dell'indagine condotta da Diano e del suo stesso pro-
porsi nel rapporto umano; vi si poteva accostare forse il caso analogo, pur nella
sua diversita, di un’altra grande figura di studioso che si staccava nettamente dal
modello tradizionale del filologo classico: quella di Giorgio Pasquali.

Questa «atipicitd», o se volete, «stravaganza» — nel migliore senso pasqua-
liano della parola —, che contrassegnava vistosamente la posizione di Diano in
campo scientifico, non era se non la manifestazione piti appariscente di un suo
atteggiamento fondamentale, che ¢ necessario intendere preliminarmente all’a-
nalisi della sua opera, che ne risultera facilitata. Per chi lo accostasse, nella lettura
o nella frequentazione, Diano si sottraeva costantemente ad ogni tentativo volto 2
ridurre la sua figura entro un ruolo definitivo, ad ascriverlo ad uno statuto
culturale omogeneo e solidale a questo o a quel gruppo o modello. Traducendo il

966



nostro dire in termini di «confessioni» scientifiche, diremo che la posizione
naturale di Carlo Diano fu quella dell’eretico, che & come dire di chi abbia scelto
per s€ un ruolo che non ¢ mai quello proposto, o imposto, da una chiesa,
qualunque essa sia, ma quello di chi faccia parte per se stesso, affrontando ed
accettando tutti i rischi e gli inconvenienti di questa posizione, nel rifiuto dell’a-
desione ai dogmi correnti, si chiamino essi «indirizzo critico», «ideologia scienti-
fica», «tendenza metodologica», o come meglio credete. La posizione statutaria di
Diano, € anche quella da cui procedeva la forza pit vivificante del suo magistero,
fu Panticonformismo, I'antidommatismo. Cio che egli perseguiva a tutti i livelli
della sua indagine si pud definire come una critica scettica nel senso piu positi-
vamente pieno del termine, quello di una scepsi che ricercava sempre il senso ¢ le
ragioni profonde delle cose, € non si lasciava intimorire dagli apparati e bardature
di parole — parole di filosofi, di critici o di storici — che le cose occultassero,
quando non nascondevano il vuoto.

A chi ebbe la ventura di essere suo discepolo, Diano insegno in primissimo
luogo a non credere: a non credere ai giudizi consolidati, alle formule prefabbri-
cate, alle autorita certificate dal consenso dei pit. Era un insegnamento quanto
mai salutare per dei futuri filologi, anche se non era del tutto senza rischi, perché
al limite il rifiuto di certe tecniche e convenzioni metodologiche poteva compor-
tare, accanto a positivi ed anzi necessari ridimensionamenti e revisioni, anche
esclusioni ingiustificate e ingiuste condanne. Pur con questa riserva, la sua critica
scettica merita di essere valutata nei suoi aspetti positivi, che sono quelli propri di
una posizione di rottura metodologica e quindi epistemologica, di rinnovamento
dei contenuti e delle procedure della scienza dell’antichitd. Bersaglio precipuo di
questa sua polemica era la filologia positivistica di stampo ottocentesco, che
cercava i «fatti» e solo a questi dichiarava di poter credere, quando Diano
postulava il primato delle idee, e predicava che partendo dai «fatti» alle idee non
si sarebbe mai arrivati, o, in altri termini, che la soluzione d’un problema esege-
tico o storico non poteva non presupporre una posizione teoretica anteriore
allaccertamento dei fatti medesimi, perché chi non sapesse quel che cercava non
avrebbe mai trovato nulla.

Questo portava inevitabilmente Diano ad aggredire il proprio tema su un
piano completamente diverso da quello dove esso era gia stato oggetto di consu-
mazione filologica, a collocarsi contro, o al di fuori delle problematiche tradizio-
nali e convenzionali. Di qui anche il suo costante atteggiamento di rifiuto verso
Poperazione consueta nel nostro campo, di costruzione della «storia del proble-
Mmax, di accertamento dello status quaestionis, nella quale egli non vedeva, il pia
delle volte, che un rituale privo di significato. E non del tutto senza ragione,
diremmo noi ancor oggi, perché i modi in cui un certo tipo di filologia (specie la
filologia ufficiale di nazione germanica fra il 1870 e il 1945), fabbricava sempre
daccapo la storia di se stessa (la tipica operazione, appunto, della Problemge-
Schichte, del rilevamento dello Stand der Forschung), questi modi potevano fa-

967



cilmente apparire indiziati di mistificazione, data la riduzione che la filologia
operava della totalitd del reale a quel solo livello di realtd, o di realia, che essa
assumeva conferendogli tutti i crismi dell’evidenza dell'immediatamente dato,
nella concomitante esclusione di ogni apporto estraneo, nel rifiuto opposto ad
ogni interdisciplinarita, intesa solo come interferenza e disturbo. La costruzione
della «storia di se stessa» su cui la filologia tradizionale si fondava, con il relativo
accumulo di scorie bibliografiche, attuava in realtd un processo ininterrotto di
riproduzione e di autoconvalida, che lasciava fuori in partenza ogni approccio
non strettamente ortodosso, ogni iter alternativo. Di qui il valore e il significato
dell’operazione di rottura condotta da Diano, nel ricorso alla molteplicita delle
vie metodologiche, nel rifiuto di problematiche ormai consunte.

In questo sforzo di rinnovamento, Diano non esitava, quando se ne offriva
'occasione, a passare sulla testa alla filologia ottocentesca e ai suoi derivati
contemporanei, per rifarsi recta via ai grandi maestri del Rinascimento, che
avevano vissuto la loro esperienza filologica nel fervore del pionierismo, nel
contatto immediato col testo antico, e che questo testo consumavano nella sua
freschezza di prodotto appena recato alla luce, libero ancora dalle incrostazioni
che il tempo (e cio¢ 'operare dei filologi a venire) vi avrebbe depositato occul-
tandone il senso.

Uno degli esempi pia indicativi di questo atteggiamento di Carlo Diano, €
anche una delle acquisizioni piu rilevanti della sua indagine, ¢ I'interpretazione
della catarsi tragica: che, correntemente ascritta ad Aristotele e intesa come una
dottrina della «purificazione degli istinti», veniva da Diano restituita, con una
vera e propria operazione di restauro, al suo significato originario e precedente
alle deviazioni che, messe in opera in etd controriformista con precisi intenti
politici, dovevano compromettere per molti secoli la corretta interpretazione di
quella teoria. La catarsi tragica dimostré Diano con inoppugnabili argomenti non
figurare se non una applicazione particolare della «meditazione della morte» 0
melete thanatou escogitata gia nel V secolo a. C nell’ambito del rinnovamento
culturale avviato in Atene da Anassagora e condotto innanzi da Pericle, da
Antifonte, dallo stesso Euripide. La catarsi tragica non faceva, secondo Diano,
che applicare al teatro quella che Cicerone chiamera la praemeditatio futurorum
malorum: all’atto di assistere alla rappresentazione tragica, e cio¢ alla messa in
scena dei pathe degli eroi, lo spettatore si prefigura le sventure che potrebbero
colpire lui stesso, si dispone a sopportarle, vi si avvezza cosi che non abbiano 2
coglierlo impreparato. Una applicazione della techne alypias dunque, dell’«arte di
non provar dolore» che veniva insegnata da Antifonte Sofista.

A questa soluzione del problema della catarsi, che faceva crollare d’un tratto
tutto un edificio di dotte ipotesi, Diano era arrivato, com’egli amava sottolineare
«per caso», 0 «per un dono della tyche». Fatto curioso da una difficolta nel testo
dell’Elena euripidea, e cercando la ragione di una parola apparentemente oscura
(apathés, corretta dai critici in amathds), Diano si era ritrovato all’improvviso

968



implicato in una rete di rimandi e di corrispondenze testuali cosi fitta, in un cosi
coerente sistema di strutture topiche, che, percorrendo fino in fondo la strada che
gli si era aperta dinanzi senza che la cercasse, egli arrivd ad una conclusione alla
quale ben difficilmente sarebbe pervenuto accostandosi al problema della catarsi
secondo le consuete modalita della filologia positivistica. E ancora viva nel mio
ricordo una mattina d’estate del lontano 1960, quando, nel piti pieno fervore della
scoperta che intravvedeva, Diano mi prese con sé per andare a cercare, nel
chiostro antico della chiesa del Santo, un busto di terracotta su cui si leggeva
«Franciscus Robortellus Utinensis»: ed era per lui non piccolo motivo di com-
piacimento lo scoprire che la sua interpretazione della catarsi aveva avuto, nelle
sue linee essenziali, un precursore illustre nel filologo del Rinascimento, che vi era
arrivato, non diversamente da Diano, attraverso una lettura non pregiudicata dei
testi, prima che questi venissero inquinati dalle distorsioni controriformistiche di
un Maggi.

Ci siamo alquanto dilungati a considerare quello che ¢ stato uno dei casi pit
clamorosi dell’indagine di Diano, e dal quale meglio si evince I’aspetto del tutto
abnorme rispetto ai modelli codificati, della procedura da lui seguita. Un iter
analogo si potrebbe indicare anche per altre acquisizioni critiche e storiche di
Diano, perché, come si diceva, la sua ricerca si connotava costantemente dei
caratteri della pia intensa singolarita, del pii spinto anticonformismo. Questi
caratteri non erano cosa secondaria o acquisita, ma discendevano direttamente
dal suo fondamentale modo di essere, dalla sua situazione esistenziale, che ri-
chiede un esame da parte di chi voglia collocare la sua opera in una appropriata
prospettiva storica.

Era tentante, e in certo qual modo facile, e potrebbe apparirlo ancora oggi, il
cercare una motivazione di questo del tutto singolare modo di essere di Diano, in
una metafora come quella del «fenomeno vulcanico», e cioé del prepotente
affiorare alla superficie di un magma tellurico profondo, del liberarsi di energie
primordiali in un contesto avulso dalla storia ed eventualmente nel richiamo —
che lo stesso Diano favoriva — ad un patrimonio ancestrale o addirittura etnico.
La Calabria appariva, in questa suggestione, come produttrice di una etnia
particolare, o meglio di particolari individui, nei quali rinascessero potenzialita
dimenticate, da collegarsi alle pit antiche culture locali, in primis a quelle delle
colonie greche. Rimarrebbero queste, motivazioni non piii che metaforiche o
mitiche, scarsamente attendibili in una indagine autenticamente storica. Per lo
storico, le peculiarita individuali di Carlo Diano, la carica vitale e geniale di cui
egli era portatore, non possono venire assunte senza una concomitante conside-
razione delle circostanze sociali, delle situazioni € dei conflitti di classe che
concorrevano come presupposti ambientali al suo costituirsi come individuo di
una determinata societa.

Sotto questo profilo, 'appartenenza di Diano ad un’area «regionale», anzi
«marginale» qual era la Calabria, puo costituire un fattore non trascurabile: non

969



pero nel senso di una prospettiva etnografica o di geografia storica, ma in quello
di una considerazione sociologica del rapporto che la piccola borghesia meridio-
nale intratteneva, in epoca giolittiana e fascista, con la grande borghesia terriera,
finanziaria o industriale, che produceva, su scala nazionale, i modelli culturali, le
sovrastrutture ideologiche da proporre alle classi sottoposte. Questo rapporto fu
in misura non trascurabile un rapporto di adeguamento e di consenso: di qui la
funzione tipica della piccola e media borghesia meridionale quale produttrice di
intellettuali organici, funzionari, magistrati, burocrati, solidali col sistema e por-
tatori della cultura egemone. Ma fu anche un rapporto di conflittualita e di rifiuto
dei modelli grande-borghesi, dove ¢ dato cogliere uno degli apporti pit vitali della
borghesia meridionale e marginale alla dinamica socio-culturale, nell’attivazione
di una reazione critica al sistema egemone, riflesso della situazione delle aree
sociali nelle quali I'integrazione era pit faticosa.

Ne nasceva, a livello di intellettuali, una collocazione spesso quanto mai
problematica e disagevole, una vera e propria situazione di crisi per quegli
intellettuali, come Diano, che non entravano nel novero degli intellettuali «orga-
nici», e cioé integrati nella struttura culturale prevalente, né in quello degli
intellettuali «tradizionali», e cioé solidali ad un sistema costante di ruoli sociali.
Ad una siffatta costanza ed univocita di ruoli Diano negava ogni credito: uno dei
modi tipici di autoidentificazione da lui attuato era appunto il rifiuto della
funzione di intellettuale tradizionale, la dichiarazione della propria irriducibilita
ed inconciliabilita con essa. Ben lungi dal disporre di un ruolo, convenzionale o
istituzionale, che gli consentisse di ancorarsi ad una identita data, di riconoscersi
in un gruppo, Diano era costantemente proteso nella ricerca di una propria
identita, una ricerca che, in quella situazione di conflittualita di classe e di
estraniazione dal sistema dominante, tornava invariabilmente ad approdare ad
una presa di coscienza della propria irriducibile alterita, e dunque all’esaltazione
della propria individualita soggettiva. .

Questa nostra proposta interpretativa della situazione di Diano ricevera, rite-
niamo, una conferma quando ci disporremo a ricercare le ragioni profonde della
sua adesione a sistemi, come quello esistenzialista o quello attualista, dove il dato
primordiale e il punto di partenza risiedono appunto nell’assolutizzazione del
soggetto individuale. Per il momento, ci limiteremo a rilevare che questa inter-
pretazione pud fornire una plausibile motivazione agli atteggiamenti di «anti-
conformismo», di «scetticismo critico», che abbiamo riconosciuto come preva-
lenti in lui di fronte ai modelli culturali dominanti. Abbiamo gia ricordato 12
diffidenza di Diano verso le metodologie positivistiche; potremmo altrettanto
validamente richiamare qui la tetragona impenetrabilita opposta da Diano f_i“if
filosofia e all’estetica crociana, che pure costituiva uno degli elementi pitt fortl.dl
pressione ideologica, prima e durante il Fascismo. O, se volete, potremo menz1i0-
nare il suo vigile atteggiamento critico verso una struttura culturale ancor p!
profondamente radicata nell’ideologia corrente qual era la metafisica classic®

970



specie nella sua versione aristotelica, che da tempi assai remoti imponeva i propri
condizionamenti alle Weltanschauungen della civilta occidentale. La consapevo-
lezza critica, prodotto essa stessa, se volete, di una situazione di crisi sociale, si
arricchiva in Diano di una componente particolarmente feconda: egli era troppo
smaliziato e disincantato per non scoprire ¢ denunciare, come fondamento di
questi, € di altri sistemi metafisici, gli aspetti che noi diremmo «ideologici». Cosi,
a voler recare degli esempi, era per la concezione aristotelica della sostanza, il
«questo che» (o fode ti), che per Diano si lasciava ricondurre, in ultima istanza,
agli atteggiamenti mentali propri di una classe sociale che non era piu Iaristo-
crazia terriera da cui era uscito un Platone, ma la «piccola borghesia» del IV
secolo (Aristotele «figlio del medico»). Cosi, ancora, I’«intuizione lirica» in cui si
esaurivano gli sforzi di Benedetto Croce per una definizione del fatto poetico, era
per Diano la manifestazione tipica di una mentalita di «signorotto di provincia».
Il che tutto non pud non convalidare, per altra via, la legittimitd della nostra
lettura «sociologica», nella aperta equiparazione operata qui da Diano della
costruzione teorica di Croce con i modi dellideologia medio-borghese.

Tutto questo aveva in Diano anche un saldo fondamento teorico. Diano non
mancava di ripetere — ed ¢ dichiarazione di estrema importanza, anche se da lui
non fu mai affidata alla pagina scritta — che «aveva cominciato a capire qualcosa
della storia e in genere della realti delle cose» solo dopo la lettura del Trattato di
sociologia generale di Vilfredo Pareto. Ora, se ¢’¢ qualcosa per cui Diano possa
considerarsi tributario delle dottrine di Pareto, io ritengo che questo sia da
cercare, pit ancora che nella teoria della élites, nella consapevolezza del rapporto
che lega «residui» e «derivazioni». Io non posso qui entrare nel merito della
dialettica paretiana, né pormi ad illustrare il significato che in essa assumono i
«residui», le «derivazioni», gli «aggregati» o gli «elementix: si tratta purtuttavia,
nell’apparente complessita e dietro la macchinosita di un lessico farraginoso, di
una concezione fondamentalmente semplice. Mi restringero di necessita a far mio
qui il giudizio di Norberto Bobbio, che riducendo all’essenziale i termini della
questione, vede I'apporto positivo del Trattato di sociologia generale nel tentativo
ivi esperito dal Pareto di costruire una teoria e una critica dellideologia, nello
sforzo teso a tracciare una tipologia delle forme di «mascheramento» ideologico
Operanti ai vari livelli della coscienza sociale: pur denunciando nel contempo il
limite del Trartato nel suo fondarsi su un’analisi che rimane pur sempre una
analisi di individui, nell’assunzione di una societa che, ad onta di ogni analisi
economica, ¢ costantemente concepita dal Pareto come una societd politica,
fondata sull’opposizione fra i governanti e i governati e sulle varie vicende delle
élites e della loro circolazione. E va anche aggiunto che la stessa denuncia del
legame fra «residui» e «derivazionis, si arrestava alla considerazione dell’aspetto
ideologico dei fatti culturali, senza procedere ulteriormente verso la ricerca di
possibili relazioni fra elementi della sovrastruttura e basi economiche.

Il significato e le conseguenze dell’adesione di Diano alle posizioni del Pareto

971



ci appaiono comunque chiari: nella sociologia paretiana Diano trovava il soste-
gno teorico, la convalida critica di una delle sue tendenze pia incisive, quella che
abbiamo definito, con termine approssimativo e indicativo. come «scetticismo
critico». Se mi chiedete qualche esempio concreto, posso richiamare il rimprovero
di «sostanzializzare le parole», di erigere i concetti in enti, che Diano costante-
mente muoveva alla metafisica tradizionale — e in genere ad ogni metafisica: un
processo di «sostanzializzazione» da cui non andavano esenti, secondo Diano, le
stesse discipline storiche, vittime inconsapevoli di pregiudiziali ontologiche, o
tributarie dichiarate di una qualche metafisica. Queste posizioni critiche, dopo
quel che siamo venuti dicendo, appaiono inseparabili dalle analoghe e insistenti
suggestioni paretiane miranti ad una demistificazione appunto delle metafisiche e
delle teologie, che il Pareto riduce in ultima istanza ad «aggregati di sentimenti»,
denunciando come indebito il conferimento di esistenza oggettiva alle «deriva-
zioni verbali» (prima fra tutte, la «trasformazione del vocabolo in cosa»). Ma si
potrebbe anche, nella dialettica paretiana che identifica nelle «derivazioni» delle
«pseudo-analisi» del «residuo» condotte partendo dal «residuo» stesso, ravvisare
una matrice, seppur remota € rielaborata in una dimensione culturale assai pid
complessa, della distinzione proposta da Diano nella Poetica dei Feaci fra «Wel-
tanschauung» da una parte e «forme seconde» e «forme terze» dall’altra.

Dopo questi preliminari, questo esame condotto, per dir cosi, dal di fuori,
dobbiamo ora affrontare pia direttamente I'analisi del pensiero di Diano. E qui,
dati i ristretti margini di tempo di cui disponiamo, siamo obbligati ad operare una
drastica scelta; consentitemi di optare per Diano autore di Forma ed evento ¢ della
Fenomenologia dell’arte, piuttosto che per Diano editore ed interprete di Epicuro
e di Menandro, traduttore di Euripide o storico della cultura ateniese del V secolo.
E una scelta, e una rinuncia, inevitabile: non ingiustificata perd, quando si
tengano fermi i caratteri fondamentali della ricerca di Diano, nella quale il
momento storico, e anche filologico, nel senso pit stretto, non era mai separabile
dal momento teoretico, dove la filologia veniva, al limite, a coincidere con la
fenomenologia.

E qui mi & caro ricordare come venticinque anni or sono, Carlo Diano, da poco
chiamato a coprire la cattedra di letteratura greca, tenesse nell’aula Negri la sua
prolusione leggendo Forma ed evento. Mi richiamo a questa ricorrenza anche per
sottolineare come fin dal momento della sua venuta a Padova, Diano VOICSSf
caratterizzare in questo senso, prima che in ogni altro, la propria presenza € 1!
proprio magistero. A questa caratterizzazione di quello che era il suo modo
intendere e di fare la scienza dell’antichita, la storia della cultura e della lettera”
tura greca, egli rimane sempre fedele: titolare bensi di letteratura greca, com®
officium prevalente, ma nel contempo indagatore aperto a tutti i problemi del!’a‘
nalisi teorica e storica, pronto ad avviare il dialogo con i colleghi delle disciphn®
pit diverse, e anche pia lontane da quella da lui professata istituzionalmenté:

972



dagli archeologi, agli storici dell’arte, ai matematici. Pronto anche ad assumersi,
con impegno profondo e insieme con rara competenza, 'insegnamento di materie
che non rientravano strettamente nel suo campo «professionale», come la storia
delle religioni o I’estetica, che si affiancarono agli insegnamenti da lui tenuti per
incarico di papirologia e di storia della filosofia antica, o a quella di storia antica
tenuto a Bari prima della sua chiamata.

L’esperienza da cui nacque Forma ed evento, ¢ che si arricchi € maturd nelle
Linee per una fenomenologia dell’arte, si colloca cronologicamente in stretta cor-
rispondenza con la venuta di Diano a Padova: anche se certe intuizioni di base
potevano essere presenti in nuce gid nell’introduzione all’lliade del 1934, e co-
munque percorrevano il corpus delle ricerche epicuree. La definitiva maturazione
di questi germi gia profondamente vitali avrebbe avuto perd luogo come risultato
ultimo di una esperienza culturale e speculativa estremamente complessa, di cui
cercheremo di indicare, per sommi capi, gli elementi essenziali. Lo stesso titolo di
Forma ed evento, nel richiamare due termini estremi ed opposti entro cui si muove
la sua analisi del mondo greco, denunciava il carattere di sintesi, culturale e
teoretica, che & proprio del saggio di Diano. E converra qui muovere dal secondo
principio individuato da Diano: I’evento.

La teoria dell’evento, a volerne ricostruire la genesi nei suoi tratti essenziali,
nasce a nostro avviso dalla consumazione e insieme dalla convergenza di due
esperienze culturali: quella dell’esistenzialismo di Kierkegaard e di Heidegger, €
quella dellidealismo attualistico di Giovanni Gentile. E una riduzione forse
drastica quella che cosi proponiamo, ma essa ci consente, pur non escludendo la
concorrente rilevanza di altre componenti culturali, né il carattere di prepotente
originalita e singolarita della sintesi di Dnano di condurre la nostra analisi lungo
due direttive definite.

Sul versante-dell’esistenzialismo heideggeriano si colloca indubbiamente il
primato dell’existentia sull’essentia che Diano stabilisce nella descrizione dell’e-
vento, I'individuazione del soggetto della esperienza eventica nell’Esserci, o Da-
sein, quell’Esserci che in Heidegger ¢ qualiﬁcato come l’«essere-sempre-mio» la
Jemeinigkeit. Se I’Esserci heideggeriano ¢ «I’ente che io stesso sempre sonos,
perché I’essere dell’Esserci ¢ sempre di qualcuno, e questo qualcuno ¢ sempre
«i0», e cio¢ I'individualitd singola ed irripetibile, analoga funzione assume in
Diano I’«evento» come id quod cuique évenit, come un évenit che sussiste, o che si
produce solo in quanto e finché vi &€ un quisque, un io che gli fa da supporto.
L’indagine di Diano pud dunque legittimamente definirsi come una «analitica
esistentiva» non diversamente da quella heideggeriana, cosi come I’evento ripro-
Pone, anche se in forma diversa e con funzioni nuove, ’essere dell’Esserci. 11
momento di stacco da Heidegger va semmai individuato nella decisa proposizio-
ne del’esperienza dell’evento come una delle categorie dell’esperienza umana, ed
anche nel chiarimento del rapporto di polarita che Diano istituisce fra il quisque
Soggetto dell’evento e il suo altro, quella periferia che si pone di contro al soggetto

93



in quanto «centro»: quella trascendenza che Diano, riprendendo un’immagine
della prima speculazione ionica (gia utilizzata dallo Jaspers con I’Umgreifendes),
definisce con il termine tecnico di periechon. Questa formulazione del rapporto
fra Esserci ed Essere come polaritd del soggetto e del periechon, dell’hic et nunc e
dell’ubique et semper, ¢ d’altronde in stretta relazione col carattere fenomenolo-
gico ¢ non ontologico che Diano ha sempre conferito alla propria teoria, che
voleva fornire le categorie per una descrizione storica dei fenomeni umani, e non
gli elementi di una metafisica.

In questa dimensione va collocata anche la reinterpretazione che Diano da
della Sorge, della «cura» che in Heidegger costituisce la struttura fondamentale
dell’Esserci, come di una manifestazione tipica del rapporto fra il soggetto come
hic et nunc ¢ il periechon come ubique et semper. La «cura» in Diano appare infatti
equiparata, con recisa indicazione fenomenologica, all’horror con il quale I'uomo
fa esperienza del divino come tremendum et fascianans, al thambos o «stupore»
che qualifica ’esperienza religiosa dei Greci, alla awe di un Marrett o alla Scheu
di un Rudolf Otto. Indubbiamente, questa qualificazione in senso fenomenolo-
gico dell’analisi esistentiva aveva delle precise indicazioni anche in Heidegger,
propugnatore di una «fenomenologia esistenziale» che non era senza concreti
rapporti con I’etnologia e con I'antropologia, cui Heidegger riconosceva un posto
privilegiato nell’indagine dell’essere dell’Esserci: per Heidegger fenomenologo,
orientare I'analisi del Dasein nella direzione dello studio dei popoli primitivi
aveva un significato esso stesso ontologico: «i fenomeni primitivi — sono le parole
di Essere e tempo — sono meno coperti... L’Esserci primitivo parla pia diretta-
mente».

Dell’antropologia e della fenomenologia come pit generale indirizzo meto-
dologico, Diano assunse e ripropose soprattutto le formulazioni di un Lévy-Bruhl,
di un Van der Leeuw, di un Rudolf Otto, di un Mircea Eliade. Simmetrica €
complementare all’adesione a questi indirizzi della ricerca antropologico-reli-
giosa ¢& la netta chiusura, il deciso rifiuto opposto da Diano all’antropologia
strutturale, ed in generale ad ogni assunzione metodica di tipo strutturalistico-
Posizione inevitabile, come meglio diremo pit oltre, in quanto la considerazione
della struttura & inconciliabile con la costituzione del soggetto individuale @
principio-base dell'indagine storica, laddove in una prospettiva antropologl’
co-strutturale il soggetto ¢ leggibile solo in una rete di rapporti funzionali interni
ad una struttura di combinazione. La descrizione e la costruzione fenomenologica
dell’espérienza religiosa rimaneva comunque per Diano essenziale, in quanto
nell’evento il rapporto fra soggetto e trascendenza del periechon si attuava stori-
camente come la polarita, costituita di attrazione e repulsione, di amore €
orrore, tipica del modo per il quale I'uomo fa esperienza del divino.

L’altro punto di riferimento della nostra analisi dell’evento & da cercare, com®
si accennava, nello spiritualismo gentiliano. Non ovviamente nel senso di un
riconoscimento di una «infinitd dell’lo» che conglobi in sé, in quanto attivi

974



pensante, ogni realta pensabile, di una concezione che riduca I'intero reale ad una
immanenza dello spirito pensante, ad una mera promanazione del soggetto. E un
altro aspetto del pensiero di Gentile quello che Diano rivisse e fece proprio: €
I'esperienza dell’«essere immediato dell’lo come senso o corpo», in virta della
quale Gentile assume la natura come «quel corpo che ognuno di noi nella sua
coscienza di sé sente come I'oggetto primo e irriducibile della sua stessa coscien-
za». Credo che qui sia da ravvisare uno dei momenti essenziali dell’adesione di
Diano al pensiero gentiliano, anche perché ¢ qui che si attiva il rapporto di
polarita fra quel centro che & I'lo gentiliano non meno che il soggetto dell’evento
di Diano, e una «circonferenza infinita» — sono parole di Gentile — «di cui il
nostro corpo, quale effettivamente lo sentiamo, ¢ il centro». In questo rapporto,
larghe convergenze si lascerebbero riscontrare fra la teoria artistica che Diano
costruisce nella Fenomenologia dell’arte ¢ il pensiero di Gentile, soprattutto nella
rilevanza che ha in Diano ’aspetto della «verita dell’arte come verita del senso»,
convergenze piu significanti di quelle che si potrebbero rilevare nei confronti
delle concezioni p. es. di un Dilthey (vitalita dell’Erlebnis, «verita dell’arte come
verita della vita»).

La sintesi che abbiamo cosi creduto di poter rintracciare in Forma ed evento, €
che accosta e in qualche modo parifica due esperienze cosi differenziate, € per
molti aspetti antitetiche, come quella dell’esistenzialismo tedesco e quella
dell’attualismo gentiliano, potra apparire il prodotto di un’analisi discutibile.
Riteniamo tuttavia di aver indicato concretamente quale sia I’area di coincidenza
fra quelle due concezioni, giustificando in tal modo il nostro assunto: essa va
individuata nella posizione assolutamente privilegiata da entrambe le dottrine
conferite all’lo, al soggetto come individuo singolo, che viene assunto nella sua
onnivalenza ed estrapolato non solo da ogni contestualitd sociale, ma da ogni
rapporto con un reale dato al di fuori di esso (p. es., la «natura», che in Gentile,
come abbiamo visto, fa addirittura tutt’uno col «nostro corpo»). In questa posi-
zione, Heidegger e Gentile si collocano del pari — e potra sembrare osservazione
fin troppo ovvia — nella tradizione romantica ed idealistica, cui lo stesso Diano,
malgrado la sua esperienza culturale appaia assai pin complessa e sofisticata,
fondamentalmente aderiva. Senza questa erezione dell’io soggettuale a struttura
portante dell’evento, verrebbe meno ogni realta del periechon, che si configura
Sempre come attuante un rapporto personale, privato con il soggetto. La co-
scienza di questo io, del corpo come verita del senso, di un centro che si oppone ad
Una infinita periferia, era del resto per Diano un’esperienza di vita e un atteggia-
mento mentale prima ancora che un oggetto di teorest.

A voler andare alle radici di questa posizione, a cercar le ragioni profonde di
Questa instaurazione del soggetto ad ente primordiale, della sua assolutizzazione
tella concomitante espulsione della societd e della natura, non possiamo non
lichiamarci, dopo quanto abbiamo messo in luce nella prima parte della nostra
analisi, a quella situazione di crisi dell’intellettuale nel cui ambito abbiamo

975



cercato di chiarirci alcuni aspetti della personalita di Diano. L’esaltazione
dell'individuo, di un soggetto che sono sempre «io stesso» — I'individuo storico, if
soggetto concreto nella sua personale identita e privata singolarita, non indivi-
duo inserito in una struttura di combinazione, in una totalita sociale dove adem-
pie a certe funzioni — tutto questo puo spiegarsi come la contropartita teorica di
una situazione di disagio e di conflittualita sociale, come il portato della coscienza
di una irriducibilitd ad un ruolo, come la risposta ad una mancata integrazione,

Portata alle sue estreme conseguenze, la dialettica dell’evento come dialettica
dell’hic et nunc e dell’ubique et semper, dell’io e di dio, assolutizza un rapporto
assunto come dato, il rapporto fra il «<soggetto» e I’«altro», fra ’Esserci e I’Essere,
che, malgrado ogni intenzione fenomenologica, si pone come necessario € fornito
di validitd universale, riproponentesi ad ogni momento dell’esperienza umana,
quale che sia la cultura storica cui si faccia riferimento. In questo senso, lo statuto
dell’esperienza umana come statuto dell’evento non puo non attuare un livello di
funzione superiore a quello meramente descrittivo: lo strumento di analisi storica
e fenomenologica, I'evento come categoria presuppone a sua volta, come ogni
categoria, un’esperienza anteriore alla sua costituzione.

Un temperamento, ¢ una integrazione a questa esclusiviti che abbiamo rite-
nuto di assegnare alla concezione dell’evento, ¢ perd offerta da Diano nella
seconda «categoria storica del reaie» da lui postulata: la forma. Della forma va
subito detto che, a differenza dell’evento, essa non ¢ affatto esperibile in qualun-
que momento o grado della realtd umana. Se I’evento si esperiva nel senso, la
forma si realizza come visibilita, e presuppone come termine di riferimento
I'intelletto. Ma 'intelletto non & un dato primordiale come il senso, e se lo ¢, lo ¢in
altra forma, e pertanto la rivelazione della forma — perché di rivelazione si tratta
— appare esperienza privilegiata, e ristretta solo ad alcune culture, ¢, all'interno
di queste, riservata solo a pochi eletti, laddove I’evento appariva come un vero €
proprio universale umano, presente ed attivo in ogni tipo di civilta.

Storicamente, la rivelazione piena della forma, la sua epifania integrale si ha,
secondo Diano, nel mondo greco, dov’essa attinge al vertice pit alto fra il V eil [V
secolo, nell’eta che si colloca fra Pericle e Platone. Ma Pesperienza della forma
come di «cosa veduta» (eidos), non si esaurisce ad un livello teoretico, ma si attud
a livello della struttura sociale e delle realizzazioni artistiche e poetiche: una delle
manifestazioni pitt compiute ne & quella che si ha nella statuaria greca di epo®
classica. In questo, Diano si poneva nel solco della piti autentica tradizione d
classicismo, da Goethe e Winckelmann, ma ne integrava le istanze con Pindivi-
duazione, potremmo dire con la scoperta, della categoria della forma come
realizzazione tipica della speculazione greca. Il primo nome da farsi in questo
contesto ¢ quello di Parmenide: in Parmenide Diano ravvisava il vero artefice
della logica della forma, una logica che il filosofo di Elea aveva posto € coﬂdf’“o
fino alle estreme conseguenze, con tutto il suo corredo di invincibili antinom?e: ¥
che doveva rimanere la stessa, non solo in Zenone o in Anassagora o in Platon®

976



ma ogniqualvolta ’esperienza della forma si riproponesse alla teoresi umana.

Se nell’evento la polaritd esistenza/essenza si configurava come primato
dell’esistenza, del «Dasein» come «essere-nel-mondo», nella forma il rapporto &
capovolto, ed essa si pone come identita di essenza ed esistenza, come specularita
di pensiero ed essere. L’analisi della logica della forma, che integra quella dell’e-
vento condotta da Diano nella «analitica esistentiva», propone un modo dell’es-
sere, un livello di realta e di esperienza che, pur nella varieta delle sue manife-
stazioni, ¢ sempre riconducibile al principio di identitd come specularitd. Muo-
vendo dall’«¢ non ¢ non &» di Parmenide, Diano perveniva, con una operazione
logica di estremo rigore, alla formulazione del principio dell’«¢ &», che egli
deduceva da Parmenide ma non senza ritenerlo valido per ogni logica dell’iden-
titd. Nell’«¢ é», ciascuno dei due «&é» si pone insieme come soggetto e come
predicato, come verbo € come nome — ammesso che sia consentito ricorrere a
queste categorie —, € il rapporto fra il primo € il secondo «&» € un rapporto di
ripetizione, di specularita, di identitd predicativa nella contestuale inseparabilita
di essenza ed esistenza.

Questa assunzione fondamentale consentiva a Diano di costruire, a partire da
Parmenide, un vero e proprio «sistema storico» della filosofia greca, perché
questa ¢ la sola definizione adeguata del formidabile saggio che, apparso per la
prima volta sotto il titolo de Il concetto della storia nella filosofia dei Greci, trovava
in seguito pill opportuna sede, ¢ pill confacente titolo, nella raccolta di Studi e
saggi di filosofia antica («Antenore», 1972) come Il pensiero greco da Anassiman-
dro agli Stoici.

La scoperta della forma e la sua costituzione a categoria dell’analisi storica
accanto all’evento doveva pertanto consentire a Diano di ricostruire la logica
dell’essere quale essa era stata istituita dalla speculazione antica, e insieme come
modalitd ontologica caratteristica della civiltd greca in tutte le sue espressioni.
Risultato questo di una rilevanza estrema, per chi indaghi il modo di essere dei
Greci e le strutture tipiche della loro esperienza. Anche se, una volta assunto
questo quadro, si possa desiderare un ulteriore momento di analisi, che enuclei i
fondamenti ideologici della stessa concezione della forma per verificarne le per-
tinenze sovrastrutturali. Appare infatti meno accettabile I'imputazione di carat-
tere «etnografico» che Diano operava assegnando I'esperienza della forma alla
componente «indoeuropea» della civilta greca, laddove la sfera dell’evento, in
tutte le sue manifestazioni (religioni agrarie, culti misterici, concezione ciclica del
tempo, etc.) era a sua volta da imputare alla componente «anellenica», o, se
volete, «mediterranea», che avrebbe costituito, nella sua alteritd etnografica e
culturale, la seconda anima della Grecia.

Noi riteniamo che la categoria della forma, quale Diano ce I'ha descritta in
pagine indimenticabili, che vivono ancor oggi dell’ispirazione trasfusavi da chi
queste cose visse, € sofferse, e gioi, rappresenti uno strumento insuperato per
linterpretazione del mondo greco, costituisca un’acquisizione definitiva della

977



nostra scienza. Riteniamo del pari che, anche ai fini di una indispensabile revi-
sione della concezione «etnografica» cui si accennava, dell’esperienza della forma
si possa tentare una collocazione storica che non trascuri il carattere classista della
societa greca, che individui in essa anche il portato di una ideologia aristocratica,
da ricondursi a sua volta, in ultima istanza, alle strutture economiche € ai rapporti
di produzione su cui la societa greca si fondava. Di un’esigenza di questo tipo,
anche se in una prospettiva teorica che non era quella qui proposta, Diano era
d’altronde avvertito meglio di chiunque altro. Si € gia detto dell’apporto che
rappresento, per la sua formazione, la critica ideologica del Pareto, € Diano ha
insegnato a noi tutti a vedere nella forma una esperienza di cui erano portatrici
privilegiate le aristocrazie greche. Chi, se non i «nobili», gli «austeri» (i ghennaioi,
i semnoi), erano i fruitori delle forme, i promotori dei modelli di comportamento
ad esse adeguati, e strettamente legati alla collocazione sociale di quei gruppi, di
quei lignaggi, di quelle élites?

Qui ci ¢ anche dato cogliere uno dei caratteri differenziali che distinguono la
sfera della forma da quella dell’evento: giacché, laddove I’evento esaltava al
grado piu alto P'individualita del soggetto assunto nella sua singolare Jemeinig-
keit, la forma viene di fatto ad escludere e a trascendere questa individualita,
perché la dinamica in cui la forma si realizza ¢ interna alla forma stessa e si
esaurisce per intero nel circuito chiuso che va dall’¢ dell’essenza all’¢ dell’esi-
stenza e da questo ritorna daccapo al primo. Ne consegue che la forma, come
supremo paradeigma, non puo stabilire se non un rapporto problematico col
soggetto individuale, che questo paradeigma puo assumere ma pud anche ricusare
(cid che Diano intende dicendo che «la forma o si vede o non si vede»), € la
problematicitd di questo rapporto puo essa stessa venir assunta sotto il profilo
dell’adeguamento o del rifiuto di un modello sociale. 11 distacco della forma dal
soggetto, linsistere di essa su se medesima come struttura autosufficiente ed
autovalidantesi, di contro alla situazione di precarieta dell’Esserci nel suo «esse-
re-nel-mondo» ¢ nella «deiezione», viene ad aggiungere un ulteriore elemento
chiarificatore alla lettura «sociologica» che avevamo pit sopra proposta: lo iato
che si spalanca fra il soggetto e la forma facendo di questi due termini gravemente
irrelati, ci sembra denunciare ancora una volta una situazione di frattura sociale,
di separazione del singolo dai modelli culturali delle classi egemoni.

Sotto il profilo delle implicanze storiografiche della categoria della forma, va
anche detto che essa & la categoria tipica dell’esperienza sociale, di contro all’e-
strema individualizzazione dell’evento. Lo stesso carattere di oggettivabilita pos-
seduto dalla forma, la sua possibile realizzazione come modello di comporta-
mento, depongono nel senso di un deciso primato di essa sull’evento nel costituire
le strutture convenzionali di una societd. L’evento non ¢ codificabile in model!l
culturali ove non sia presente, ad un qualsiasi grado di attuazione, anche 11
processo formale. E qui che si avvia 'ulteriore movimento dialettico del sistema di
Diano, perché, come non ¢’¢ esperienza della forma che non porti con sé qllella

978



dell’evento, come I'nomo si porta dietro la sua ombra, cosi non c’¢ civilta dell’e-
vento dove questo non venga a configurarsi in qualche modo come pretesa
sociale, e cio¢ come figura, come simbolo, come cid che Diano chiama «forma
eventica». Per questo rispetto, la dialettica di Forma ed evento ¢ una dialettica
aperta, disponibile alla pia varia casistica € al piu largo spettro di combinazioni
dei due principi fondamentali. Il duplice assoluto ontologico istituito con I’evento
come essere dell’Esserci € con la forma come specularita di essenza ed esistenza,
viene in tal modo superato nella dialettica che si attua fra la forma e I'evento come
due principi che, benché antitetici, non escludono pero6 qualsiasi relazione.

Indubbiamente, se di questi due termini uno deve avere il primato, va detto
che per Diano questo ¢ la forma. Di qui anche, nella sua visione storiografica, un
sistema di periodizzazione che ¢ del tutto in funzione del suo carattere privilegiato
della forma: perché la forma, nella sua realizzazione piu piena (cito dalla Feno-
menologia dell’arte) «non la troviamo in qualunque stadio della civiltd umana, ma
essa appare per la prima volta in Grecia, € poi si perde, e poi riappare nel
Rinascimento in Toscana, e, come la prima volta permette il sorgere della scienza,
la seconda ne rende possibile la ripresa». Non dunque un continuum storico entro
cui la forma appaia come stadio piii alto di un processo di sviluppo culturale, ma
una storia di «momenti» o di «periodi» privilegiati. La forma o ¢ o non ¢, e
quando c’¢ non c’¢ se non intera, c’¢ «d’un tratto», «all’improvviso», come dice
Platone. Se vogliamo, non meno arbitraria appare I’epifania della forma di
quanto lo ¢ il disvelarsi del periechon nell’evento: e qui & anche da vedere il
principio profondo di unita che tiene insieme in un tutto coerente il sistema di
Diano. Nella loro storicizzazione, e malgrado ogni loro antiteticita, il principio
della forma e quello dell’evento entrano in un’omologia fondamentale quando ai
modi della loro realizzazione: una realizzazione che in entrambi i casi attua la
soppressione del continuum storico istituendo il principio dell’arbitrarieta e gra-
tuitd dell’esperienza, fra 'occasione, o kairds che scopre ad un soggetto privile-
giato e per un istante privilegiato la distaccata visibilita dell’eidos, e I’évenit in cui
il soggetto avverte il proprio rapporto colla trascendenza, anch’esso fruito come
esperienza in qualche modo privilegiata di contro all’indifferenziata opacita del
quotidiano e allo scialbore della deiezione.

Siamo con cid al termine del nostro tentativo di una analisi interpretativa degli
aspetti pi rilevanti del pensiero di Diano. Molto ¢ rimasto fuori del nostro
discorso, ma € un molto che non avrebbe potuto entrarvi se non a prezzo di un
appiattimento critico, della rinuncia ad una effettiva analisi.

La nostra non voleva essere una commemorazione nel senso convenzionale
del termine. Commemorazione infatti ¢ di qualcosa che ¢ morto, ma credo che
dalla nostra esposizione emerga invece la vitalita e I’attualita che I'indagine di
Diano conserva per la nostra stessa ricerca. Il nostro non poteva essere che un
lipensamento dell’opera del Maestro, una reinterpretazione che ne continui € ne
finnovi la validita e la riproponga agli scolari e agli scolari degli scolari. Avevamo

979



escluso fin dal primo momento ogni parafrasi meramente ripetitiva, ogni vuoto e
convenzionale elogio. Ci sembra che il ripensamento critico da noi tentato possa
essere accettato come il pii autentico elogio e il piu vitale ricordo del Maestro,
perché non ¢€ se non in questo ripensare, che € ancora un far nostro il patrimonio
da lui lasciato a chi veniva dopo, che egli puo vivere, come ancora vive, in noi.

980



	carlo.diano0001_Pagina_01
	carlo.diano0001_Pagina_02
	carlo.diano0001_Pagina_03
	carlo.diano0001_Pagina_04
	carlo.diano0001_Pagina_05
	carlo.diano0001_Pagina_06
	carlo.diano0001_Pagina_07
	carlo.diano0001_Pagina_08
	carlo.diano0001_Pagina_09
	carlo.diano0001_Pagina_10
	carlo.diano0001_Pagina_11
	carlo.diano0001_Pagina_12
	carlo.diano0001_Pagina_13
	carlo.diano0001_Pagina_14
	carlo.diano0001_Pagina_15
	carlo.diano0001_Pagina_16
	carlo.diano0001_Pagina_17

